#### **EDUARDO MADIROLAS ISASA**

# Manual de recursos cabalísticos

Para la iluminación, la sanación y la resolución de problemas

Volumen II



Si este libro le ha interesado y desea que le mantengamos informado de nuestras publicaciones, escríbanos indicándonos qué temas son de su interés (Astrología, Autoayuda, Psicología, Artes Marciales, Naturismo, Espiritualidad, Tradición...) y gustosamente le complaceremos.

Puede consultar nuestro catálogo en www.edicionesobelisco.com

#### Colección Cábala y Judaísmo

Manual de recursos cabalísticos. Volumen II *Eduardo Madirolas* 

1.ª edición: septiembre de 2023

Maquetación: Isabel Also Corrección: Sara Moreno

© 2023, Eduardo Madirolas (Reservados todos los derechos) © 2023, Ediciones Obelisco, S. L. (Reservados los derechos para la presente edición)

Edita: Ediciones Obelisco, S. L.
Collita, 23-25. Pol. Ind. Molí de la Bastida
08191 Rubí - Barcelona - España
Tel. 93 309 85 25
E-mail: info@edicionesobelisco.com

ISBN: 978-84-1172-036-6 DL B 11616-2023

Impreso en los talleres gráficos de Romanyà/Valls S.A. Verdaguer, 1 - 08786 Capellades - Barcelona

Printed in Spain

Reservados todos los derechos. Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de la cubierta, puede ser reproducida, almacenada, transmitida o utilizada en manera alguna por ningún medio, ya sea electrónico, químico, mecánico, óptico, de grabación o electrográfico, sin el previo consentimiento por escrito del editor. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org) si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra.

# Índice de ilustraciones (Volumen II)

| Figura 9: Los mundos en el Árbol                          | 13 |
|-----------------------------------------------------------|----|
| Figura 10: Dos Rostros                                    | 15 |
| Figura 11: El Árbol extendido                             | 16 |
| Figura 12: Hexagrama briático                             | 17 |
| Figura 13: Hexagrama yetsirático                          | 18 |
| Figura 14: Árbol en Asiá                                  | 20 |
| Figura 15: Tríadas o triángulos internos                  | 21 |
| Figura 16: Cinco rostros del Árbol extendido              | 22 |
| Figura 17: Cinco rostros y submundos                      | 23 |
| Figura 18: Hexagramas de identidad                        | 25 |
| Figura 19: Estructuras anímicas                           | 27 |
| Figura 20: Conciliación de los sistemas judío y hermético | 30 |
| Figura 21: Centro de Kéter (cabeza)                       | 36 |
| Figura 22: Centro de Dáat Elión (frente)                  | 40 |
| Figura 23: Centro de la garganta                          | 48 |
| Figura 24: Centro del corazón                             | 60 |
| Figura 25: Centro del ombligo                             | 65 |
| Figura 26: Centro genital                                 |    |
| Figura 27: Centro de la base (Maljut)                     | 75 |
| Figura 28: Los siete centros                              | 82 |
| Figura 29: Meditación siete centros                       | 83 |

## Lista de enfermedades (Volumen II)

| Adicción          | 118 |
|-------------------|-----|
| Alcoholismo       | 119 |
| Alergia           | 119 |
| Alzhéimer         | 120 |
| Anemia            | 120 |
| Anorexia          | 121 |
| Artrosis          | 121 |
| Asma              | 122 |
| Ataque de corazón | 123 |
| Bronquitis        | 123 |
| Cáncer            | 124 |
| Cirrosis          | 124 |
| Coágulo           | 126 |
| Cólera            | 126 |
| Coronavirus       | 127 |
| Covid-19          | 127 |
| Depresión         | 129 |
| Desorden bipolar  | 130 |
| Diabetes          | 130 |

| Diarrea                |
|------------------------|
| Difteria               |
| Dolor de cabeza        |
| Epilepsia              |
| Esclerosis             |
| Esquizofrenia          |
| Esterilidad            |
| Estreńimiento          |
| Estrés                 |
| Fibromialgia           |
| Fractura               |
| Gripe                  |
| Hemorroides            |
| Hepatitis              |
| Ictus                  |
| Impotencia14           |
| Infarto de miocardio   |
| Insomnio               |
| Locura                 |
| Lumbago                |
| Lumbalgia              |
| Meningitis             |
| Migraña                |
| Neumonía               |
| Paranoia               |
| Párkinson              |
| Piedras en los riñones |
| Próstata               |
| Reumatismo             |
| Sarampión              |

| Sida         | 148 |
|--------------|-----|
| Tifus        | 148 |
| Trauma       | 148 |
| Tuberculosis |     |
| Tumor        | 149 |
| Úlcera       | 149 |
| Varices      |     |

## Índice

| Capítulo 7: El cuerpo de luz                              | 11  |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| Correspondencia de las letras del alfabeto hebreo         | 29  |
| Meditación del cuerpo de luz                              | 32  |
| Capítulo 8: Sanación                                      | 85  |
| Principios se sanación                                    | 85  |
| Sanación en general                                       | 88  |
| Talismán general de curación                              | 92  |
| Un ritual de Hod para la curación                         | 96  |
| Ejercicios de preparación                                 | 100 |
| Cómo se trata un órgano                                   | 102 |
| Cómo tratar una enfermedad                                | 104 |
| Curación con los 72 Nombres y/o ángeles                   | 109 |
| Cómo construir un mandala de curación o talismán angélico | 114 |
| Algunas enfermedades                                      | 118 |
| Capítulo 9: Recursos generales                            | 151 |
| 1. Generación de abundancia, material y espiritual        | 152 |
| 2. Recitar el versículo (Salmos 145                       | 157 |
| 3. Meditación de ascenso                                  | 157 |
| 4. Segulá para la prosperidad material y espiritual       | 158 |

| 5. La misma intención centrada en el sustento material                | 159 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| 6. Talismán de prosperidad en los negocios y empresas                 | 160 |
| 7. Meditación tiférética de centración                                | 162 |
| 8. Conócete a ti mismo                                                | 163 |
| 9. Construcción de un talismán personal                               | 164 |
| 10. Purificación del pensamiento y recepción del Espíritu             | 167 |
| 11. Aumentar memoria. Recordar sueños. Regresiones                    | 169 |
| 12. Asuntos mentales en general                                       | 171 |
| 13. Tener y conservar salud                                           | 171 |
| 14. Vida sexual sana y completa                                       | 172 |
| 15. Atraer bendiciones: Nombre KHT                                    | 173 |
| 16. Shalom Bait, Bendición del hogar                                  | 174 |
| 17. Vida laboral. Encontrar trabajo                                   | 175 |
| 18. Relación padres hijos                                             | 177 |
| 19. Feliz y completa relación de pareja                               | 178 |
| 20. Para sanación emocional                                           | 179 |
| 21. Protección. Pentagrama de fuego                                   | 180 |
| 22. Talismán angélico para contrarrestar fuerzas negativas            | 180 |
| 23. Protección contra todo ataque de la negatividad                   |     |
| (embrujamiento, posesión, magia negra, etc)                           | 182 |
| 24. Protección completa I                                             | 183 |
| 25. Protección completa II                                            | 184 |
| 26. Desbloqueo de situaciones (inercias, hábitos, programaciones)     | 185 |
| 27. Contra el miedo                                                   | 191 |
| 28. Eliminar negatividad                                              | 192 |
| 29. Meditación sobre cada uno de los 72 Nombres en sí mismo           |     |
| y para una intención en particular                                    | 192 |
| 30. Para sueños arquetípicos, proféticos, iluminadores, adivinatorios | 195 |
| 31. Adquirir sabiduría                                                | 196 |
| 32. Versículos bíblicos para múltiples intenciones                    | 197 |
| 33. Sintonía con las energías del mes                                 | 219 |
| 34. Meditación diaria                                                 | 222 |

| Capítulo 10: La carta natal. Reprogramación           | 223 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| Capítulo 11: Adivinación. El Tarot cabalístico        | 261 |
| Generalidades sobre la adivinación                    | 261 |
| Algunos fundamentos teóricos del Tarot cabalístico    | 266 |
| Los arcanos mayores del Tarot                         | 268 |
| Práctica                                              | 332 |
| Capítulo 12: Guía para una meditación diaria avanzada | 343 |
| Epílogo                                               | 371 |
| Índice de ilustraciones (Volumen II)                  | 373 |
| Lista de enfermedades (Volumen II)                    | 375 |

LeShem Yijud Kudshá Berij Hu UShjintéh [אהרונהי]

BiDjilú URjimú [ארהריהה]

URjimú UDjilú [איהריהה]

LeYajadá Shem Yud He BeVav He

BYjudá Shelim [יהוה]

BeShem Kol Israel.

Por la unidad del Santo, bendito sea, y su Shejiná (*Tiféret-Zeir An-pin y Maljut-Nukva*), en temor y amor (*Jojmá y Biná*), en amor y temor (*Biná y Jojmá*), para unir el Nombre Yod He con Vav He (*por la energía de En Sof que vivifica y une las letras*) en perfecta unidad (*Kéter*), en el nombre de todo Israel (*el alma espiritual arquetípica de la humanidad*).

## אָנִי־אָמַרְתִּי אֱלֹהִים אַתֶּם וּבְנֵי עֶלְיוֹן כָּלְּכֶם:

Yo dije: Vosotros sois dioses, y todos vosotros hijos del Altísimo. (Sal 82, 6)

¡Oh, YHVH, Señor nuestro, qué poderoso es tu Nombre en toda la Tierra!

(Sal 8, 10)

#### **CAPÍTULO 7**

### El cuerpo de luz<sup>1</sup>

Es importante entender que la corporeidad es un estado de conciencia, que la materia no existe como algo en sí, con existencia propia, sino que es un estado densificado de la Luz Infinita.

Igual que la luz física se transforma en calor, la luz del ser se transforma en materia, pero como en el caso físico, el proceso no es fácilmente reversible. Para que el calor se convierta en luz —para que se revierta el proceso entrópico— se necesita un alto grado de concentración y gasto de energía y lo mismo ocurre para que la materia se restituya a su configuración original en luz.

El proceso no podría realizarse a nivel global si el Cosmos fuera un sistema cerrado —en física se habla de la muerte térmica del universo—pero se tiene una inyección constante de energía/luz por parte de la Deidad (porque en un sistema no dualista, ¿con qué se puede detener o limitar el movimiento de impulso creativo que fluye siempre así eternamente?). Esta infusión de Luz es el motor de la evolución hacia estados de entropía negativa, es decir, de complejidad y orden crecientes.

Para un estudio sobre el tema, véase el capítulo VIII de La Cábala de la Merkavá (www.lacabaladelaluz.com) pág. 339 y ss.

En particular, aunque se den saltos cuánticos (haya aparentes abismos de conciencia) la materia no es discontinua con la mente y, como estados consolidados, se interpenetran e influyen mutuamente.

Todo ello se percibe claramente en la estructura de los mundos en relación con el Árbol de la Vida. Vemos amplias zonas de solape, tanto en el esquema de los mundos en el Árbol de la Vida –representado cada uno como un círculo con centro en una sefirá del pilar del medio— como en el mapa de despliegue del Árbol en los mundos (Árbol extendido), en el que se da la superposición de las estructuras complejas que llamamos Rostros (*véase* a continuación).

El marco teórico ha sido tratado ya ampliamente tratado en otro lugar<sup>2</sup> y aquí sólo reiteraremos los hechos esenciales.

<sup>2.</sup> Capítulos II y III de La Cábala de la Merkavá.

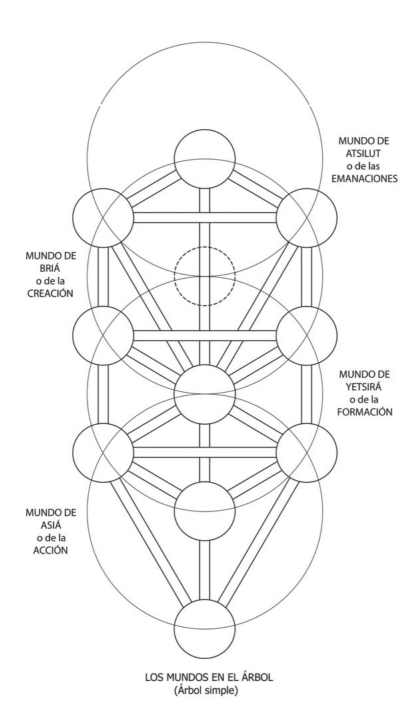


Figura 9

Así, como hemos dicho y se observa en la figura, en el Árbol simple contemplamos cada mundo como un círculo centrado en una de las sefirot del pilar del medio y se ve cómo los círculos se interpenetran y hay zonas que se pueden tratar desde el punto de vista de dos mundos.

Vemos por otro lado que la estructura del Árbol consiste en dos configuraciones tipo cuadrilátero, más el triángulo correspondiente a la tríada Jésed/Guevurá/Tiféret. Ambas configuraciones son mediadas por esta tríada de Hombre/Mujer Solo/a e integradas por el hexagrama centrado en Tiféret, como se verá después

Los dos cuadriláteros son los que reciben el Nombre de Rostros. Hay así un Rostro Superior y un Rostro inferior.

A veces también (por ejemplo en el Zohar) se integra a Jésed/Guevurá/Tiféret en el Rostro superior, que pasa entonces a tener trece senderos (junto con los senderos Jésed/Nétsaj y Guevurá/Hod). El Rostro inferior, por tanto, constaría de nueve senderos. Estos son simbolizados en el Zohar como las dos barbas, la del Rostro superior dividida en trece porciones, y la del Rostro inferior en nueve.

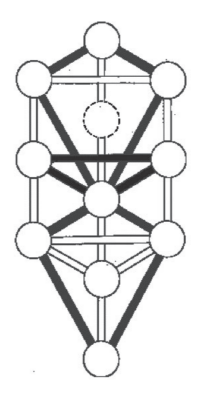


Figura 10. Dos Rostros

Por otro lado, en cada mundo suponemos un Árbol de la Vida completo y lo que hacemos para desplegar el Árbol en los mundos es superponer el rostro inferior de un mundo con el superior del inmediatamente inferior. De este modo se obtiene un solape perfecto entre mundos —como se da, por ejemplo entre la mente yetsirática y el cuerpo asiático— en vez de considerarlos como planos disjuntos entre sí.

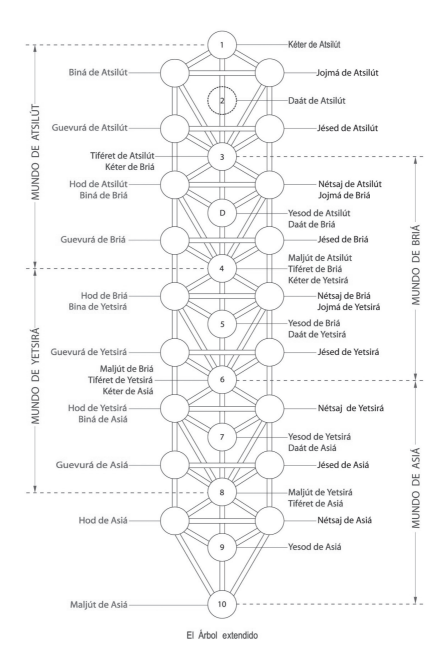
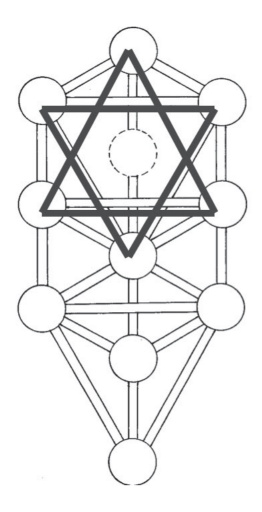


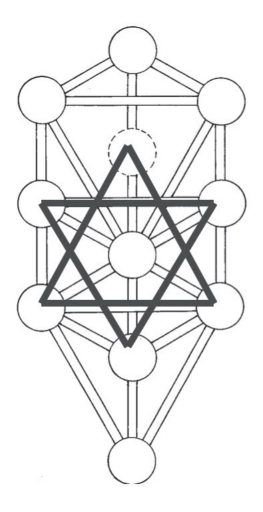
Figura 11

Volviendo al tema de las estructuras, en Cábala se consideran dos hexagramas en relación con el Árbol de la Vida (*véase* las figuras)



El hexagrama briático.

Figura 12



El hexagrama yetsirático.

Figura 13

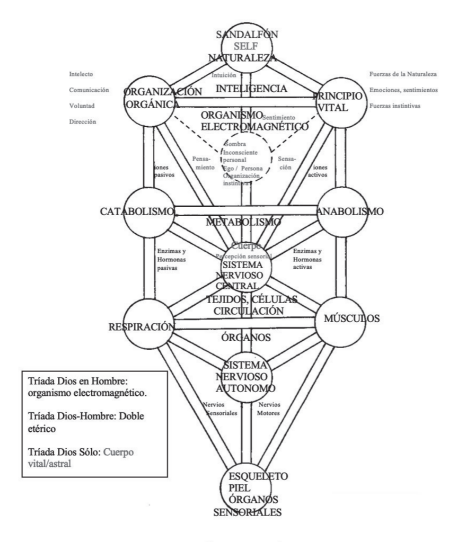
El primero es el hexagrama centrado en Dáat y que abarca a las seis sefirot superiores del Árbol de la Vida. Corresponde a lo que en el Árbol simple constituye el mundo de Briá: el mundo del ser y de las cualidades puras. El segundo hexagrama está centrado en Tiferet y comprende las sefirot de Dáat a Yesod. Es la extensión del mundo de Yetsirá: el plano del psique y de los contenidos de la mente.

Mientras que el primero representa el paso hacia el self trascendente, el yo arquetípico transpersonal de Kéter (Rostro Superior), el segundo corresponde al self inmanente, el verdadero núcleo de la identidad psicológica en esta vida (por contraste con el falso ego yesódico de la persona no individualizada).

Sabemos que Dáat de un mundo es Yesod del inmediatamente superior. Pero Dáat en sí no es una sefirá en el mismo orden que las otras diez. Hablamos de ella como una sefirá virtual. Quiere decir que el hexagrama centrado en Dáat es inestable –en el sentido de que Yesod es inestable– al carecer de centro definido. El hexagrama centrado en Tiféret sí tiene un centro sefirótico definido de identidad: el self.

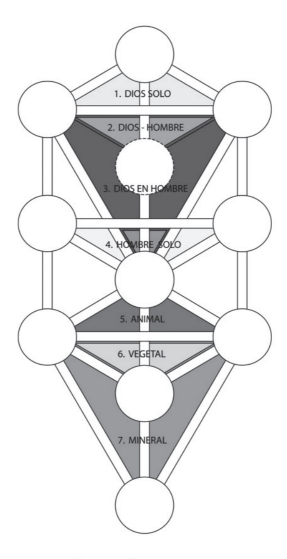
Y así, por ejemplo, mientras que en el mundo onírico yesódico de los sueños, un individuo puede ser más de una persona al tiempo: el sujeto del sueño como ego y otros arquetipos como subpersonalidades, cuando se empieza a experimentar Dáat (Rúaj HaKódesh) puede ser que se haga de una forma fragmentada: Visita de maestros, ángeles, percepciones extrasensoriales, etc., sin percibir que ello es una manifestación de una entidad de orden superior —el Tiféret de Briá, por ejemplo, el Yo arquetípico— que tiene respecto a su Yesod la misma relación que el self psicológico respecto al mundo de la personalidad egoica fragmentado.

Los siguientes diagramas son dignos de una meditación profunda.



ÁRBOL EN ASIÁ. Correspondencias funcionales microcósmicas

Figura 14



TRÍADAS O TRÍANGULOS INTERNOS

Figura 15

Vemos en el primero de ellos que lo que llamamos comúnmente «cuerpo» corresponde a las tres tríadas inferiores, llamadas, mineral, vegetal y animal, que conforman entre las tres el cuadrilátero que antes hemos llamado un «rostro». De hecho constituyen el rostro inferior de cualquier Árbol. Pero debido al solape entre rostros en los distintos

mundos, este rostro inferior corresponde al superior del mundo inmediatamente inferior. Esto se da a todos los niveles.

Observamos que en el Árbol esta estructura o rostro de soporte se repite cinco veces:

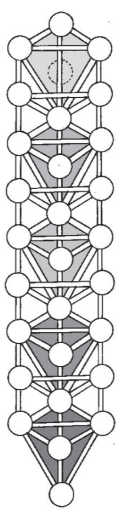


Figura 16. Cinco rostros del Árbol extendido

Son los submundos Asiá y Briá de los distintos árboles, teniendo en cuenta el solapamiento que se da entre Rostros. El hexagrama yetsirático se solapa con ambos y sirve como nexo de unión.

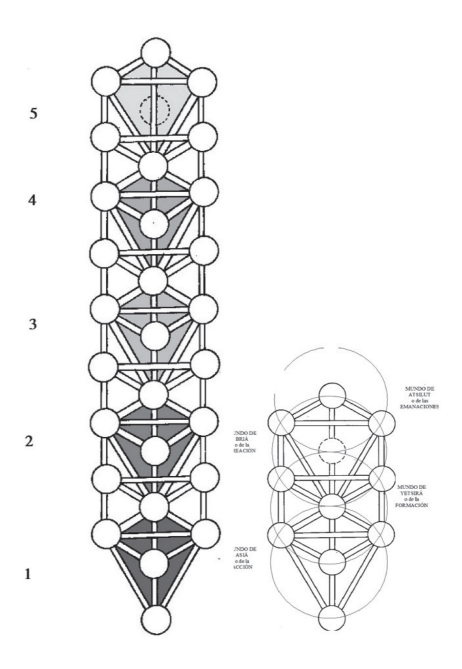


Figura 17. Cinco rostros y submundos

Podemos hablar entonces de cinco niveles corpóreos, de cinco cuerpos:

- El cuerpo físico. Corresponde al rostro inferior del mundo de Asiá.
- 2. El cuerpo psicoetérico, psicoide y psicológico. El anclaje de la personalidad. Rostro inferior de Yetsirá y superior de Asiá.
- 3. El cuerpo anímico/espiritual (alma). Es el cuerpo de luz o merkavá cuando se halla plenamente desarrollado. Rostro inferior de Briá y superior de Yetsirá.
- 4. Cuerpo arquetípico/causal. Sin forma. Su naturaleza es puro Espíritu. Rostro superior de Briá e inferior de Atsilut.
- 5. Cuerpo Divino (a falta de un nombre mejor). El Rostro superior de Atsilut.

Cada uno de estos rostros/cuerpo se halla coronado por una sefirá del pilar central que proporciona una estructura de identidad y que se encuentra en el centro del hexagrama o maguén David (Es el submundo Yetsirá de ese Árbol). Este hexagrama yetsirático hace de nexo entre los submundos briático y asiático, del mismo modo que la letra Vav del Tetragrama hace de nexo o gancho entre las dos letras He.

Tenemos así:

- 1. El yo corpóreo. Como nivel de conciencia es la identidad preegoica de la infancia temprana. El centro del mundo de Asiá.
- 2. El self o sí mismo. Es el yo individualizado (postegoico). El centro del mundo de Yetsirá. Foco del rúaj, en el lenguaje cabalístico de las almas. La unidad de una encarnación. Es el objeto de toda la especulación psicológica.
- 3. La neshamá suprema. Es el centro del mundo de Briá. La visión del Trono. La fuente y corona de la psique yetsirática. Habitante de lo eterno. Átomo semilla de todas las reencarnaciones. Átomo metafórico del «Cuerpo de Dios» (Maljut de Atsilut; Shejiná). Inmortal. Capaz de evolución.
- 4. La Chispa Divina, el Yo divino. Prefigurado en la imagen de Metatrón, arcángel de Kéter. Es el Partsuf Divino de Zer Anpin.

5. Yo Soy quien Yo Soy. Foco emanativo de la Luz Infinita. El Partsuf Divino de Arij Anpin.

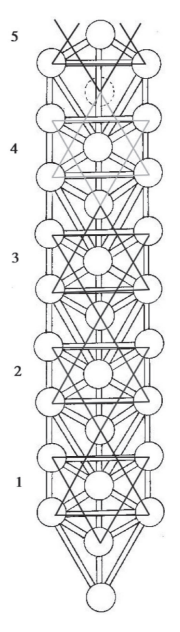


Figura 18. Hexagramas de identidad

En el esquema del Árbol de la Vida, lo que hacemos es desarrollar la tríada Dios en Hombre en el mundo de Yetsirá, que contiene al Dáat en su interior. Hemos dicho en otros lugares que –contemplada desde abajo, desde el Tiféret– esta tríada corresponde a la acción del Espíritu Santo, el Rúaj HaKódesh, con su inspiración, su iluminación.

Pero, al mismo tiempo, se solapa con la tríada mineral del mundo de Briá, es decir, la tríada corpórea en ese mundo. Por eso hablamos de desarrollar la merkavá, el cuerpo de luz. Y del mismo modo que en el mundo de Asiá³ la tríada vegetal, que se corresponde con los diversos órganos y sistemas del cuerpo físico, está contenida en la tríada mineral, cabe establecer un paralelismo –según el principio como es arriba es abajo— con el mundo de Briá, y hablar así, al nivel de la neshamá, de un cuerpo espiritual con la contraparte briática de los órganos físicos. Este es el fundamento de la propuesta del Séfer Yetsirá sobre la correspondencia de las letras del alfabeto hebreo con los órganos y partes del cuerpo.

Se trata de recuperar el cuerpo adámico antes de la Caída. Se dice que en el Edén la pareja Adam/Javá tenía vestiduras de luz. Lo cual se corresponde con un nivel de conciencia cósmico, ya que se dice que su conciencia abarcaba de uno al otro extremo del universo. Como resultado de la Caída pierden su envoltura de luz y adquieren una envoltura de piel. Ambas palabras en hebreo, luz y piel, se pronuncian como Or, variando sólo la primera letra, que pasa de ser Alef —el llamado espíritu suave— a Ayin —el espíritu áspero—. La raíz Or, con Ayin, tiene también el sentido de cegar, es decir, apantallar la luz. Pero la pantalla de carne no es discontinua con la luz, sino que es luz en un estado de densificación; cristalización, si se quiere. El trabajo será, por consiguiente, retornar al estado de luz reconvirtiendo la envoltura —los elementos— a su condición original edénica. Ese es el estado natural humano. En el Edén el ser humano puede comer libremente del Árbol de la Vida y vivir para siempre, alcanzar la inmortalidad.

<sup>3.</sup> Hacemos la correspondencia Asiá-Briá, mundos que corresponden a las dos letras He del Tetragrámaton. Son las letras de conciencia objetiva, mientras que la Vav y la Yod corresponden a fases de la conciencia subjetiva.

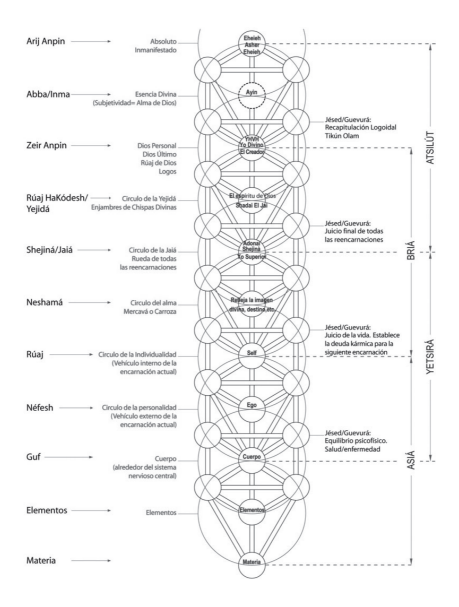


Figura 19. Estructuras anímicas